
 
 

 

 

12-11-2025 ore 20:45 CULTURA Incontri di Patrizia de Capua 

 

 

 

Costantino, l’imperatore che impone soluzioni alle controversie teologiche fra 

cristiani e ariani 
 

 

 
 

Il professor Paolo Cesaretti 

 

 

Che la filologia sia fra i più temibili avversari di ogni falsificazione storico-politica lo sapevamo fin 

da quando, nel 1440, l’umanista epicureo Lorenzo Valla compose, pubblicandolo poi nel 1517 a 

proprio rischio e pericolo, Sulla Donazione di Costantino falsamente attribuita e falsificata. All’au-

tenticità di quella donazione credeva ancora Dante. Nel XIX Canto dell’Inferno se ne ha testimo-

nianza nei versi 115-117: “Ahi, Costantin, di quanto mal fu matre,/non la tua conversion, ma quella 

dote/che da te prese il primo ricco patre!” Versi in cui il divino poeta esprime un drammatico giudizio 

sulla corruzione della Chiesa e sulla degenerazione del potere spirituale quando si appropria di quello 

temporale, o quando viene dato a Dio quel che è di Cesare. Il che avvenne per l’appunto dopo la 

https://www.cremaonline.it/cultura
https://www.cremaonline.it/cultura/storia


presunta donazione di un terreno che Costantino avrebbe fatto al Papa Silvestro I come ringrazia-

mento per i benefici accordatigli, che fosse l’averlo convertito al cristianesimo o guarito dalla lebbra. 

In parole povere quel falso funzionò per secoli come legittimazione del potere temporale dei Papi. 

Senonché la filologia umanistica smascherò l’inganno sulla base di un attento studio della lingua 

utilizzata nella “Donazione”. Valla infatti dimostrò che il lessico non poteva risalire al IV secolo, 

ossia ai tempi dell’Imperatore Costantino, ma andava postdatato di quattro secoli. Morale della fa-

vola: il libro fu messo all’Indice. Segno che qualche credibilità gli andava riconosciuta. Ciò compor-

tava l’infondatezza di un potere ecclesiastico sempre più ricco e anticristiano, specie a causa di coloro 

che facevano mercato di cose sacre. La simonia, si sa, era stata condannata da Gesù Cristo quando, 

infuriato, aveva rovesciato i banchi dei mercanti nel tempio. 

 

Imporre una soluzione alla controversie 
 

Ma se la filologia smaschera, la storia relativizza. Ne abbiamo avuto un esempio lampante nell’in-

contro di sabato 8 novembre con il professor Paolo Cesaretti. A caccia di anniversari, gli Ex Alunni 

del Liceo Ginnasio “Alessandro Racchetti” di Crema hanno ricordato i 1700 anni dal Concilio di 

Nicea. Imporre una soluzione alle controversie il titolo della relazione, il cui intento prioritario è 

ricollocare quel Concilio nel proprio contesto storico. Intento benemerito che il professore realizza 

pienamente in 110 minuti di lezione articolata con dovizia di dettagli e argomentazioni. L’esordio, a 

dire il vero, per un attimo mi inquieta, nel sentire affermare: “Latino e Greco non sono lingue 

morte…” Per un decimo di secondo la mia mente vola verso il metodo Ørberg che pretende di inse-

gnare il Latino come fosse una lingua parlata, mentre di fatto è una lingua morta, così come il Greco 

antico. Ma subito vengo fortunatamente smentita dal seguito della frase: “…ma vivificanti”. Che 

sollievo! Il professor Cesaretti intende dire che l’Italiano ha assorbito moltissima linfa lessicale dal 

Latino e dal Greco. E come no? Lo sa bene il prof, che fra l’altro è coautore, con Edi Minguzzi, di 

un Dizionarietto di Latino (e prima di uno di Greco). Dopodiché il relatore inizia ad illustrare i docu-

menti su cui si baserà la ricostruzione del Concilio di Nicea che sta per presentare. Innanzitutto Eu-

sebio di Cesarea, Vita di Costantino. Poi Jacob Burckhardt, L’età di Costantino il grande. E ai 

presenti consiglia anche John Kelly, Il pensiero cristiano delle origini. Perché il bello della storia è 

l’essere dotata di fonti narrative e documentarie, come ci venne spiegato nella prima lezione della 

prima Liceo classico, oggi divenuta classe terza. 

 

L’impero ha bisogno di tutti gli dei 
 

Veniamo accompagnati nella città di Nicea in Asia Minore, l’attuale Iznik in Turchia, per assistere 

al primo Concilio Ecumenico, ossia di tutto il mondo abitato. Ci viene ricordato che ci troviamo 

nell’Impero romano non ancora diviso, e che la figura di Costantino è oggetto di divergenti interpre-

tazioni (e qui incomincia a far capolino la difficoltà di distinguere nettamente fatti e valori, eventi e 

ideologie). Promotore di una cristianizzazione dell’Impero, secondo una prospettiva religiosa; asser-

tore di un’idea della religione come instrumentum regni, secondo una prospettiva laicista. Burckhardt 

ritiene che il cristianesimo fosse “necessario” nella storia universale come difesa contro la barbarie. 

Ma ai tempi di Costantino solo il 10% della popolazione era cristiana, e Costantino è colui che “con-

tamina” Stato e religione, dichiarando, dopo l’ultima persecuzione di Diocleziano, che il cristiane-

simo è religio licita. Bisogna intendersi: non si tratta di un riconoscimento della libertà religiosa della 

coscienza individuale, concetti che solo molto più tardi germineranno nella storia, bensì di una deci-

sione di tipo pragmatico, o se si preferisce di Realpolitik. Del resto Costantino non fa che comportarsi 

come da sempre i Romani s’erano atteggiati con le divinità dei popoli sconfitti, assumendoli nel 

Pantheon. Lo facevano nella convinzione che, nel caso la loro esistenza fosse reale, quegli dei li 

avrebbero protetti. L’Impero ha bisogno degli dei, e ha successo solo se dio lo vuole. Quale dio? è 

indifferente, l’importante è non scartarne nessuno. Fu così che un Dio monoteista venne fatto “acco-

modare” accanto agli dei pagani del politeismo, garantendo la pax deorum, e che Costantino fu unus 

Imperator e Pontifex Maximus. Un’antesignana forma di cesaropapismo. 

 



Sottigliezze teologiche irrilevanti 
 

Quel cristianesimo era ben lontano da ciò che nel corso dei secoli e dei millenni sarebbe diventato. 

Si trattava ancora di elaborarne una teologia condivisa e accreditata, insomma di definire i dogmi, 

compito che verrà eseguito di lì a poco dalla Patristica. Uno dei temi di cui si discuteva nel Concilio 

di Nicea era la natura di Gesù Cristo. Gesù era stato creato o generato dal Padreterno? I cristiani 

scartarono subito la prima ipotesi, che avrebbe comportato un venire al mondo ad un certo momento, 

il che significava che il Figlio non era co-eterno con il Padre. Essi sostenevano invece che il Figlio, 

chiamato Logos, il Verbo, era generato. “Generare” non comportava alcun “prima” e “poi”, nessun 

ingresso nel tempo, ma coincideva con una sorta di emanazione. Coloro che invece ritenevano che 

Cristo fosse stato “creato” erano gli Ariani, diffusi in Oriente. E non furono solo loro a procurare 

divisioni all’interno dell’Impero. A Cartagine era diffuso il Donatismo, con un clero rigorista spe-

cialmente severo contro i lapsi, quei cristiani che durante le persecuzioni avevano abiurato per non 

subire il martirio. Davanti a tutte le controversie, Costantino sceglieva di mediare, anche se, in 

quest’ultimo caso, gli risultò difficile la strada della pacificazione, poiché i Donatisti avevano provo-

cato un vero e proprio scisma. Più praticabile, invece, la mediazione con gli Ariani, soprattutto perché 

i motivi della discordia erano sottigliezze teologiche, che a parere dell’Imperatore andavano trattate 

come del tutto insignificanti e irrilevanti. 

 

La condanna delle tesi ariane 
 

E qui ci scontriamo con il bizantinismo delle controversie teologiche, estenuanti logomachie fra 

supposizioni divergenti. Come non comprendere l’uomo di potere abituato al campo di battaglia dove 

si vince o si perde, si ritorna al trono o si muore, che assume una posizione di sufficienza verso 

vescovi che litigano per far prevalere l’omousia o l’omoiusia? Ma per il credo cristiano quella “i” 

non era questione da poco, dal momento che l’omousia stabiliva che il Padre e il Figlio sono consu-

stanziali, hanno cioè la stessa natura, mentre l’omoiusia significava che la loro natura è soltanto 

simile. E la seconda tesi era propria degli Ariani, che semplificando sostenevano: Cristo è vero 

uomo, ma non vero Dio. Nel Concilio di Nicea prevalse la prima, e gli Ariani vennero sconfessati 

nel Simbolo niceno, ossia il Credo uscito da quel Concilio, dove si affermava che il Figlio è nato dal 

Padre prima di tutti i secoli, generato, non creato, e dunque co-eterno con il Padre, e Dio come il 

Padre. Ma non si diedero per vinti, tanto che il vescovo di Alessandria Atanasio, deciso a spegnere 

le dottrine ariane, fu ripetutamente mandato in esilio. Costantino lo spedì a Treviri, ma senza deporlo, 

confermando la propria strategia di “un colpo al cerchio e uno alla botte”. Infatti aveva tradotto la 

controversia in termini politici, e aveva compreso che la pace in Egitto sarebbe stata assicurata solo 

dall’allontanamento di Atanasio. Gli Ariani continuarono a diffondersi in Oriente, specie durante il 

regno dell’Imperatore Valente a loro favorevole. Vennero poi sconfitti con Teodosio, che convocò 

il Concilio di Costantinopoli (381) dove la condanna dell’arianesimo fu sancita, e il Simbolo niceno-

costantinopolitano ribadì con alcune varianti ed integrazioni il testo del 325. 

  

Un re moro incatenato per la gola 
 

Così, anno dopo anno, la storia decideva quali opinioni si dovessero considerare giuste e quali errate, 

grazie a giochi di potere politico, ma anche a ragionamenti argomentati e disquisizioni lessicali. Da 

un lato nasceva l’ortodossia, dall’altro l’eterodossia: le eresie. È quella relativizzazione che rende 

evidente come i dogmi non possano considerarsi assoluti. Possono resistere secoli o addirittura mil-

lenni, ma niente di paragonabile all’eternità divina. Le controversie trinitarie proseguirono per secoli, 

finché non si stabilì che il mistero della Trinità va inteso come “una sostanza in tre persone”, coniu-

gando aristotelismo tomista con personalismo cristiano. L’arianesimo continuò a circolare fra i popoli 

germanici grazie all’opera missionaria del vescovo Ulfila. E ogni tanto fa capolino nella letteratura. 

Molti ricorderanno Renzo Tramaglino che, nel XIV capitolo dei Promessi sposi, entrato nell’osteria 

della Luna Piena, all’oste che per farsi rilasciare le generalità gli mostra la grida che lo prescrive, 

esclama con aria furbetta: “La conosco quell’arme; so cosa vuol dire quella faccia d’ariano, con la 

corda al collo.” E Manzoni spiega in una frase tra parentesi: “In cima alle gride si metteva allora 



l’arme del governatore; e in quella di don Gonzalo Fernandez de Cordova, spiccava un re moro 

incatenato per la gola”. Il re moro incatenato per la gola, secondo Renzo, è ariano perché tutti gli 

uomini di colore sono eretici, e gli eretici sono tutti inevitabilmente ariani. Ben diversa la sorte toccata 

all’appellativo “ariano” nella storia europea del XX secolo. Ma questa è un’altra storia. 

 

 

 
 

 

Il Concilio di Nicea, presieduto da Costantino: condanna gli eretici ariani, immagine tratta dal 

manoscritto conservato presso l'Archivio Capitolare di Vercelli (IX secolo) 

 

https://it.wikipedia.org/wiki/Costantino_I
https://it.wikipedia.org/wiki/Archivio_capitolare_di_Vercelli
https://it.wikipedia.org/wiki/IX_secolo

